Innholdsfortegnelse

1. Tekstens historiske kontekst og tilblivelse
1.1. Skriftets forfatter og adressater

1.1.a Forfatter

1.1.b Situasjon for avfattelse

1.1.c Leserkrets

1.2. Forhistorie for tekstavsnittet

1.2.a Parallelltekster

1.2.b Kommentar

1.2.c Historisitet

aORPROOLOLW®

2. Tekstens litteraere kontekst og oppbygning
2.1. Tekstens plassering i skriftet

2.1.1. Kontekstanalyse

2.1.2. Avgrensing

2.2. Tekstens oppbygning og formtype

2.2.1. Tekstens struktur/oppbygning

2.2.2. Tekstens formtype/tekstart

3. Detaljeksegese

3.1. Situasjonsangivelse, v. 34-35

3.2. Sparsmalet stilles, v. 36

3.3. Jesus svarer med skriftsitater, v. 37-39

3.4. Jesus stiller de to budene i forhold til “hele loven og profetene”, v. 40

ONNO 2

s. 10: 4. Tekstens budskap
s. 10: 4.1. Historisk og aktuelt budskap

s. 11: Litteraturliste



1. Tekstens historiske kontekst og tilblivelse

1.1. Skriftets forfatter og adressater

Her gis det en kort oversikt over innledningsspersmaélene til Matteusevangeliet, slik at man
forstar teksten bedre.

1.1.a Forfatter

Teksten er fra “evangeliet etter Matteus”. Denne overskriften ble foyd til etter skriftets tilblivelse,
trolig tidlig i det annet &rhundre. Oldkirkelig tradisjon holder apostelen Matteus som forfatter,
men nyere forskning har funnet argumenter mot dette. Et av disse er at Matt synes & ha brukt
Mark som kilde for sin fremstilling av Jesu virke. Han gjengir i s& mate sin egen kallelse (9:9-13)
ganske nogyaktig etter Mark (Mark 2:13-17), som er merkelig dersom forfatteren var gyenvitne til
begivenhetene han skildret. Her er den sdkalte to-kildehypotesen brukt for & forklare likeheter og
forskjeller mellom de synoptiske evangeliene (Matt, Mark og Luk). Man tenker at Matt og Luk
har brukt Mark som kilde, men de har ogsé hatt en felles (muntlig?) kilde uavhengig av Mark,
Q-kilden (tysk quelle = kilde). I tillegg har Matt og Luk hvert sitt serstoff som ikke finnes i1 de
andre evangeliene. Et annet argument mot apostelen som forfatter, er at den eneste overleverte
teksten er pa gresk, mens apostelen Matteus ma, etter tradisjonen, ha skrevet evangeliet pa
hebraisk (evt. arameisk).

Det er for ovrig en lang tradisjon for 4 anta at apostelen Matteus faktisk var forfatteren bak
evangeliet. I kallelsesberetningen i 9:9 er det bare Matt som omtaler “tolleren” med navnet
Matteus, mens Mark og Luk bruker navnet Levi. Senere 1 evangeliet (10:3) omtales apostelen
Matteus som toller, mens Mark og Luk ikke nevner noe om dette. Apostelen Matteus skal, etter
oldkirkelig tradisjon, ha hett Levi Matteus, og vert toller for han fulgte Jesus (dette er en teori
for & forklare forholdet Matteus/Levi). De oldkirkelige kildene som fremholder apostolisk
forfatterskap bygger pa biskop Papias fra Hierapolis (ca &r 130 e.Kr.) sine uttalelser.

Jeg tar ikke her stilling til hvorvidt apostelen Matteus er forfatter eller ikke, da det er vanskelig &
si noe sikkert om dette.

1.1.b Situasjon for avfattelse

Evangeliet dateres til etter ar 70, da forfatteren synes & ha kjennskap til Jerusalems edeleggelse i
det aret (jf. 22:7). Det mé ogsd ha blitt skrevet etter Mark (ar 60), men for &r 100, da det brukes 1
flere skrifter fra tiden rundt arhundreskiftet. Det er sannsynligvis skrevet i tidsrommet 75-90 1
Antiokia 1 Syria. Dette antar man fordi biskop Ignatius av Antiokia sannsynligvis er den forste
som gjer bruk av evangeliet.

1.1.c Leserkrets
Det er tydelig at leserne av Matt er jodekristne, bevisst sin jodiske arv, men som er del av en
kirke som er “stilt utenfor”” synagogen, og med et noe anstrengt forhold til sine jodiske



landsmenn. Med en rekke skriftsitater forutsettes GT kjent for leserne, med hensikt & vise at
evangeliet er oppfyllelsen av GTs lafter. Man regner med at leserkretsen var gresktalende, da

evangeliet er skrevet pa gresk.
(Hvalvik 1999, s. 212-213 og Kvalbein 2009a, s. 35-39)

1.2. Forhistorie for tekstavsnittet

Med parallelltekster fra Mark og Luk, kan tekstavsnittet (perikopen) settes opp 1 en synoptisk

fremstilling.

1.2.a Parallelltekster

MATT 22:34-40

MARK 12:28-31

LUK 10:25-28

34 Da fariseerne horte at
han hadde stoppet
munnen pa saddukeerne,
kom de sammen. 35 En
av de lovkyndige blant
dem ville sette ham pa
prove og spurte: 36
«Mester, hvilket bud er
det sterste i loven?» 37
Han svarte: «Du skal
elske Herren din Gud av
hele ditt hjerte og av hele
din sjel og av all din
forstand. 38 Dette er det
storste og forste bud. 39
Men et annet er like stort:
Du skal elske din neste
som deg selv. 40 Pa disse
to bud hviler hele loven
og profetene.»

28 En skriftleerd, som
herte dette ordskiftet og
forstod hvor godt Jesus
hadde svart, gikk bort til
ham og spurte: «Hva er
det forste av alle bud?»

29 Jesus svarte: «Det
forste bud er dette: Hor,
Israel! Herren var Gud,
Herren er én, 30 og du

skal elske Herren din Gud
av hele ditt hjerte og av
hele din sjel og av all din
forstand og av all din
kraft. 31 Det andre er
dette: Du skal elske din
neste som deg selv. Ikke
noe bud er storre enn
disse to.»

25 Da stod en lovkyndig
fram og ville sette Jesus
pa prove. «Mester,» sa
han, «hva skal jeg gjore
for a fa evig liv?» 26
«Hva star skrevet i
loven?» sa Jesus. «Hva
leser du der?» 27 Han
svarte: «Du skal elske
Herren din Gud av hele
ditt hjerte og av hele din
sjel og av all din kraft og
av all din forstand, og din
neste som deg selv.» 28
Da sa Jesus: «Du svarte
rett. Gjer det, s skal du
leve.»

1.2.b Kommentar

I Matt brukes v. 34-36 til 4 innlede og stille spersmalet. I Mark brukes bare v. 28. I Matt 34
omtales bade fariseere og saddukeere, mens 1 Mark 28 er Jesus i samtale med “en av de
skriftlerde®. I Matt 36 lyder spersmaélet “hvilket bud er det storste i loven?”” mens i Mark 28
sporres det om hvilket bud som er det forste av alle bud. Nér Jesus siterer loven, heter det 1 Matt
37 “[...]Jog av all din forstand,” mens det 1 Mark 30 stir “/...Jog av all din forstand og av all din



kraft.” Luk 27 bytter om pé rekkefolgen til Mark med “kraft og forstand “. Mark 29 er sarstoff,
det samme er avslutningen hos Matt, v. 40.

Hos Matt fir man et inntrykk av at de to samtalepartnerne star i konflikt med hverandre. Hos
Mark fortsetter samtalen med den skriftleerdes positive bekreftelse pa Jesu svar. Jesu respons er
da at den andre “ikke er langt borte fra Guds rike” (Mark 12:32-34). Dette er i Mark ikke en
stridssamtale, men en skolesamtale, hvor tihereren er positivt interessert 1 Jesu lere. Det samme
kan sies om Luk, der den skriftleerde selv formulerer svaret, og lager en innledning til liknelsen
om den barmhjertige samaritan (selv om spersmalet i utgangspunktet stilles for & sette Jesus pé
prove). Her spor for ovrig den skriftlerde ikke om det storste bud, men hvordan man skal arve
evig liv.

1.2.c Historisitet

Det kan se ut som at Jesus har gitt dette svaret i1 virkeligheten, men nar Luk setter det inn 1 en sa
ulik kontekst som Matt og Mark, kan man betvile historisiteten til hendelsen som den er
beskrevet i Matt. Det er imidlertid ingen grunn til & betvile skriftsitatets historisitet som
Jesus-ord.

2. Tekstens litteraere kontekst og oppbygning

2.1. Tekstens plassering i skriftet

2.1.1. Kontekstanalyse

Vi kan dele inn Matteusevangeliet pa folgende mate:

I. 1:1-2:23 Jesu barndom

II. 3:1-4:11 Forberedelse til Jesu virke

II1. 4:12-25:46 Jesu offentlige gjerning

IV. 26:1-27:66 Jesu lidelse og ded

V. 28:1-20 Jesu oppstandelse og himmelfart
Viér perikope befinner seg ganske sent i del III, “Jesu offentlige gjerning”. Jesus er pa
tempelplassen 1 Jerusalem og underviser folket for siste gang for lidelseshistorien begynner.
Blant dem som herer pa, er mange skriftlerde, fariseere og saddukeere, og det er en av dem som
kommer for & sette ham pa prove.

2.1.2. Avgrensning

For var perikope, er det et avsnitt om “de dedes oppstandelse™ (22:23-33). Jesus far spersmal om



hvorvidt man er gift etter oppstandelsen. Han avviser dette, og var perikope innledes med “Da
fariseerne horte at han hadde stoppet munnen pa saddukeerne/...] ”. Slik blir det en naturlig
sammenheng med det forestdende avsnitt. Samtidig er det en klar avgrensning, da det tydelig er
en ny problemstilling som blir presentert. I v. 41 er det Jesus som stiller spersmaél til fariseerne,
om hvem de tror Messias er. Skiftet av problemstilling lager en klar bakgrense for perikopen.

Det er tydelig at teksten Matt 22:34-40 er en selvstendig enhet.

2.2. Tekstens oppbygning og formtype

2.2.1. Tekstens struktur/oppbygning

Perikopen har form av en dialog med en situasjonsangivelse, et sparsmal og et svar. Den kan
deles opp slik:

1 v. 34-35 Situasjonsangivelse

2 v. 36 Spersmélet stilles

3 v. 37-39 Jesus svarer med skriftsitater

4 v. 40 Jesus stiller de to budene 1 forhold til “hele loven og profetene”
Hoydepunktene er Jesu henvisninger til GT, v. 37 og 39.

2.2.2. Tekstens formtype/tekstart

Teksten er en dialog mellom Jesus og en lovkyndig fariseer. Den lovkyndige stiller Jesus et
sporsmal om lovtolkning, og Jesus svarer med konkrete bibelsitater. Han bruker sjema (Deut 6:5),
og budet om nestekjaerlighet (Lev 19:18). Begge disse var sentrale bud i samtiden.

Jesu svar lager en parallellisme;
Forste skriftsitat
Generell uttalelse om dette bud
Andre skriftsitat
Generell uttalelse om disse to bud (Allison & Davies 2004, s. 235)

Teksten har form som en stridssamtale mellom to skriftleerde, hvor den ene forsegker a sette den
andre ut av spill, med utgangspunkt i hva skriften sier. Denne formen finner man igjen flere
steder 1 NT, for eksempel Matt 4:1-11, 9:1-17, 12:1-14 og 22:15-46, Mark 7:1-13, 10:1-9, 12:27f,
Luk 4:1-13, 5:17f og 10:25-37.



3. Detaljeksegese

3.1. Situasjonsangivelse, v. 34-35

Versene er Markusstoff, men Matt har valgt & vinkle samtalen som en stridssamtale der Mark har
fremstilt den som en skolesamtale, hvor tilhereren er positivt interessert i Jesu laere. Dette
reflekterer kanskje forfatterens anstrengte forhold til jeder? Hos Luk, som hos Matt, stilles det
ogsé spersmal for 4 sette Jesus pé prove, men samtalen utarter seg annerledes og fér et positivt
utfall.

Saddukeerne og fariseerne var to politiske grupper som pa Jesu tid 14 1 bitter strid med hverandre.
De to forskjellige partiene syntes likevel det var nedvendig a4 samarbeide om 4 fa ryddet av
banen den trusselen Jesus representerte.

De to retningene stod sterkt i samtiden, de respekterte begge loven, men skilte seg ut nar det
gjaldt tolkning og politikk. Betegnelsen “fariseer” kan antyde at de var skilt eller avsondret fra
resten av samfunnet. Dette blir uriktig, da man tenker at de var et ekspansivt borgerlig parti. De
la vekt pa levittisk renhet som det viktigste i1 lovtolkningen, og hadde en rekke forskrifter og
regler & forholde seg til for & unngd 4 komme i kontakt med noe “urent. Saddukeerne var mer
pragmatiske og jordnare, de ville folge loven alene, og ikke alle de rabbinske og fariseiske
renhetsforskriftene. Det var ogsa de som hadde tettest samarbeid med romerne (Ramunddal
2002).

Det er bare her Matt bruker ordet “lovkyndig” (nomikos) om de skriftleerde. Ellers brukes dette
ordet bare av Luk. Ordet “skriftleerd” eller “lovkyndig” kan betegne béde en fariseer og en
saddukeer, da det er snakk om en som har gétt lang tid i laere for & bli ekspert i fortolkning av
Loven. De to forskjellige partiene blir da ulike retninger innen lovtolkning (Kvalbein 2009b, s.
169-170).

3.2. Sparsmalet stilles, v. 36

Med lovens 613 bud (248 pabud og 365 forbud), er det ikke rart samtiden hadde et behov for &
avgjore hvilket som var det viktigste/storste/forste av dem. Det var nok et merkbart behov for
forenkling og hjelp til helhetsforstaelse. Jadene kategoriserte budene som sma eller store, og som
lette eller tunge (5:18 og 23:23). Man kan forestille seg at det tok mye tid a skulle huske pa og
forholde seg til alle disse forskriftene i hverdagen.

Det kommer frem av de to forestdende versene at sparsmaélet blir stilt for & “sette Jesus pa
prove.” Den lovkyndige hadde nok i tankene & legge en felle for Jesus; dersom han trekker frem



et enkelt bud, kan han bli beskyldt for & mangle respekt for hele loven. Hvis han derimot svarer
at alle er like viktige, vil det ramme hans egen lere og opptreden (Kvalbein 2009b, s. 170).

Jesus tiltales som “Mester,” et uttrykk for ydmykhet og anerkjennelse. Men samtidig vet Jesus at
fariseeren henvender seg til ham 1 et forsek pd & mélbinde ham (jf. 22:18).

3.3. Jesus svarer med skriftsitater, v. 37-39

Béde sjema; budet om & elske Herren med udelt hjerte, sjel og forstand (Deut 6:5), og budet om
nestekjerlighet (Lev 19:18) var anerkjente og sentrale bud allerede pa Jesu tid. Jesus var for
ovrig den forste som sammenstilte de to som like store og viktige. Det finnes noen paralleller 1
samtidens jediske tradisjoner, men der fremheves ikke budene pa samme mate som i Jesu
programmatiske uttalelse, men mer som en rettesnor for riktig livsforsel etter Herrens vilje. Jesu
svar i perikopen har dermed fétt stor betydning for urkirkens forstaelse av Guds ensker for
menneskene. At det i Luk gis som svar pa hvordan man arver evig liv, kan gi et tydelig signal om
dette (Miiller 2000, s. 464). I GT er det fa antydninger om en slik sammenstilling, men i Ordsp
14:31 er det tydelig at man “cerer Gud ved a veere mild mot de fattige”.

Sjema var pa Jesu tid - og er fortsatt - den hebraiske trosbekjennelsen. Den resiteres to ganger
daglig, og blir blant annet brukt av joder pd dedsleiet som “de siste ord*, og nar foreldre ber
aftenbenn med barna (wikipedia). Matt har valgt a utelukke forste del av bennen (Deut 6:4) i
motsetning til Mark - som understreker det programmatiske i Jesu svar. Det finnes paralleller 1
GT (Deut 10:12, 2 Kong 23:25 og Mi 6:8 jf. Matt 9:13) - men viktigst - var sjema en
nekkeltanke 1 Jesu forkynnelse. Dette ligger til grunn for Jesu tre fristelser i erkenen (4:1-11) og
liknelsen om samannen (13:3-8 og 19-23).

Sitatet fra GT lyder; “Hor, Israel! Herren er var Gud, Herren er én. Du skal elske Herren din
Gud av hele ditt hjerte og av hele din sjel og av all din makt.”
Innen jodisk tradisjon tolkes de tre delene av bennen hver for seg:

Med hjerte menes det at mennesket skal elske Gud, og bare Ham. Det kan ikke tjene to
herrer (4:10, 12:25-37, Deut 6:13-15). Det skal ogsé elske Herren mer enn medmennesker (10:37,
Gen 22).

Med sjel er det snakk om livet i seg selv, og viljen til martyrium for troens skyld (5:11-12,
10:16f, 24:9)

Med makt (eller kraft) menes det man skal elske Gud mer enn formue og eiendom (6:19f,
13:44-46) Jeg tolker det ogsé dit hen at dersom man er heldig 4 ha formue og eiendom, skal man
forvalte den i det godes tjeneste, at man dermed ikke ofrer sin makt, men heller velger & bruke
den til 4 tjene Herren. Det samme kan sies om Matt sitt ordvalg; forstand, 1 stedet for makt/kraft.
Alle tre begrepene; kraft, makt og forstand, er - dersom man tror pa en Skaper - gaver man har
fatt fra Gud, og skal derfor brukes 1 Hans tjeneste. Forstand kan ogsé forstds som menneskets
forvaltende fornuft (Miiller 2000, s. 464). P4 den méten er det ingen polemikk i bruken av ordene
makt/kraft og forstand.



Hvis de tre leddene ikke tolkes hver for seg, men heller som tre parallelle uttrykk for samme sak,
forteller budet oss at kjerligheten til Gud skal vere hel og udelt. Kjerligheten skal vare den
eneste drivkraften for & leve etter Hans vilje, og ikke frykt for straff. Man skal oppriktig enske
belonningen det medferer a fa en plass ved “Herrens bord®, fremfor & frykte alternativet. Man
skal tjene Ham uten baktanker, egoisme og hykleri. Det er her ikke snakk om en kjerlighet som
“pabys”. Det blir paradoksalt med menneskelige oppfatningsrammer, da “kjerlighet” er et
folelsesbestemt begrep. Kjerlighet er en helhetsholdning, vilje og handling. Guds kjerlighet er
utvelgende, tilgivende og skjenkende. Menneskets kjarlighet til Gud viser seg i glad og
takknemlig tilbedelse og lydighet (Dahl 1976, s. 268). Man elsker sin Skaper, derfor folger man
budene Hans.

“Dette er det storste og forste bud,” sier Jesus, “men det andre er like stort”. Med dette lagde
Jesus en “familie” av to skriftsteder. “Det andre” er utelukkende numerisk, altsa ikke sekundeert i
viktighet, men 1 rekkefolgen det er gitt. De er begge to “det storste bud*, og deres likeverdighet
reflekterer deres samherighet (Allison & Davies 2004, s. 243). Kjerligheten til Gud kommer
likevel 1 forste rekke (6:33).

Jeg skrev at menneskets kjaerlighet til Gud viser seg 1 glad og takknemlig tilbedelse og lydighet.
Dette kan heres naivt ut - dersom man ikke tar hensyn til viktigheten av det andre budet (1 Joh
4:20-21). Kjerlighet til Gud kommer til uttrykk i omsorg for medmennesker, og kjerlighet til
medmennesker har sin kilde 1 den rette holdning til Gud (Kvalbein 2009b, s. 171). Man kan vere
aldri sé gudfryktig og from, men det betyr lite dersom man ikke vektlegger nestekjerlighet som
en leveregel.

Nér samtidens joder tolket ordet neste som en landsmann eller med-israelitt, tolker Jesus ordet
videre (Matt 5:43-48 og Luk 10:25-37). Ens neste omtaler utlendinger sa vel som fiender. Fordi
Gud elsker mennesket ubetinget og ubegrenset, skal menneskets kjeerlighet til hverandre ha
samme karakter (1 Joh 4:7-21). Kjerligheten til nesten er (pd samme méte som kjerligheten til
Gud) en helhetsholdning som viser seg 1 handling. “Som deg selv” viser til at denne kjaerligheten
er uforbeholden (7:12). Egenkjarlighet ble ikke sett pa som noe stygt eller upassende, som
mange i dagens samfunn (og jantelovens hjemland) kan tenkes & mene. Her er det selvsagt og
positivt at man elsker selg selv. Vi serger for vire egne interesser, og skal pd samme mate sorge
for det som angar medmennesker.

Sammenhengen mellom de to bud er omdiskutert. Det er foreslatt at fordi man elsker Gud - og
mennesket er skapt i Guds bilde - m& man elske det guddommelige 1 mennesket. En mer riktig
antakelse er at kjaerligheten til Gud impliserer lydighet mot Guds vilje, som viser mennesket hen
til dets neste (Dahl 1976, s. 268). Et annet argument, anfektet av Theodoret av Cyrrhus, er at slik
kontemplasjon (i religios forstand: en form for benn eller meditasjon) er for handling, slik er
kjeerlighet til Gud for kjerlighet til nesten: det forste er inspirasjonen og grunnlaget for det andre.
Med andre ord, vi imiterer det vi elsker; sd ved & elske Gud imiterer vi Ham hvis kjarlighet er
altomfattende. Luther argumenterte med at Gud ikke trenger noe som helst, s alt man gjor for
Herrens skyld, skal vaere gode gjerninger mot nesten. Det spesielle hebraiske ordet for & elske -
w’hbt - finnes bare tre steder i grunnteksten (Deut 6:5.11:1, Lev 19:18 og néar det tales om
proselytten (innflytteren) i Lev 19:34). Denne grammatiske likheten kan ha gjort det naturlig &
kombinere de to bud (Allison & Davies 2004, s. 244).



Dekalogen (De ti bud) kan deles opp i én del som omhandler Gud (1.-3. bud) og én del som
omhandler medmennesker (4.-10. bud).

“De to store bud” bestar ogsa av to deler; én del om hvordan vi skal forholde oss til Gud og én
del om hvordan vi skal forholde oss til andre. I 19:16-22 blir budet om nestekjaerlighet foyd
sammen med den delen av Dekalogen som omhandler medmennesker. Min mening er at dersom
man “elsker sin neste som seg selv”’; da bryter man ikke noen av de andre budene, dermed blir
det heller en sammenfatning enn en tilfoyning. Det samme gjelder for den forste delen av
Dekalogen, den som omhandler menneskets forhold til Gud. Dersom man elsker Ham av hele sitt
hjerte, hele sin sjel og all sin forstand, er ikke de forste tre budene en problemstilling. Som nevnt
tidligere; elsker man Gud, da holder man budene Hans. Og man elsker derfor ogsé sin neste, slik
Han pabyr oss.

3.4. Jesus stiller de to budene i forhold til “hele loven og profetene”, v. 40

Dette er sarstoff for Matt, og viser sannsynligvis det synet forfatteren hadde; at oppfyllelsen av
loven og profetene i Kristus er et utslag av Guds frelse. Jesus sier at “pd disse to bud hviler hele
loven og profetene”. Uttrykket stdr her - pA samme mate som 1 5:17 og 7:12 - for hele GT. Det
greske ordet for “hviler”, krematai, uttrykker at skriften er hengt opp pa disse to bud og faller til
jorden og dermed faller fra hverandre uten dem. I noen bibeloversettelser brukes ordet “henger* i
stedet for “hviler. Det er ikke sénn a forsta at skriften er et byggverk bygget pa budene som et
fundament, og at hele skriftens innhold kan avledes av det dobbelte kjarlighetsbud, men heller at
loven og profetene “avhenger” av dem. De to budene er “stammen”, hvis hele skriftet er et tre.
Uten budene ville resten av skriftet - grenene - bare vart en vilkarlig kvisthaug. Uten grenene er
stammen bare en naken stolpe. Det Jesus svarer nar han blir stilt spersmalet om det storste budet
i loven, er Guds krav til menneskene. Budene sammenfatter derfor ikke Guds apenbaring, men
hvordan menneskene skal svare pd &penbaringen (Kvalbein 2009b, s. 172). Denne konklusjonen
avslerer hva som er Toraens grunntone; “moralsk monoteisme”, eller “teistisk humanisme”.
Religion og etikk er én og samme ting. Budene er det viktigste og mest grunnleggende i loven,
som pa ingen mate erstatter skriftene, men som befester dens sanne mening; elsk Herren din Gud
og elsk din neste, alt det andre er kommentarer til dette (Allison & Davies 2004, s. 245-246). Et
annet, lite skriftavsnitt som loven “hviler” pa, er Ordsp 3:6; “Kjenn Ham pa alle dine veier, sa
skal Han gjore dine stier jevne”. Meningen er at de to kjerlighetsbud er de to grunnbud, som
alle gvrige bud og ord i skriften kan utledes av og gir tolkning og anvendelse av. Se ogsa Jes
33:15-16, Jes 56:1, Am 5:4 og Hab 2:4 (Dahl 1976, s. 268).

4. Tekstens budskap

4.1. Historisk og aktuelt budskap



Da Jesus gav dette svaret - med sin guddommelige fullmakt - apnet han for en ny forstaelse av de
mange budene i loven. “De to store bud” ble, som nevnt tidligere, svaert viktig for urkirkens
forstaelse av Guds vilje med menneskene. Budskapet da er det samme som né, da disse budene
er en universell, evig gjeldende, konkretisering av hva Herren onsker av oss.

Vi skal elske Gud med et udelt hjerte.

For a gjeore dette ma vi leve hele livet i Hans tjeneste, etter Hans vilje.

Han ma komme foran alt, om det sa star om livet.

Guds sterste onske for menneskene er at vi elsker hverandre ubetinget.
Dette gjelder alle mennesker, selv de som virker fremmede for oss.

Vi skylder Ham dette pa grunn av Hans ubegrensede kjarlighet til oss.
Dette er bindeverket for hele Bibelen.

Nk W=

Kort forklart er var kjaerlighet til hverandre selve testspersmalet pa om vért forhold til Gud er rett
og sant (5:23-26, 18:21-35, Joh 4:20). Det dobbelte kjerlighetsbud er en tillitserklaering til
mennesket fra Gud. Det er en invitasjon til & leve fullverdige, gode liv under omsorg og
beskyttelse av Ham som har skapt oss og elsker oss (Kvalbein 2009b, s. 172-173).

Litteraturliste

Den hellige skrift

Bibelen

Det gamle og Det nye testamente
Det Norske Bibelselskap, 2002

Dahl, Nils Alstrup
Matteusevangeliet del 2, s. 267-269
Universitetsforlaget, Oslo 1976

Davies, W.D. og Allison D.C.
Matthew 19-28
The International Critical Commentary on the Holy Scriptures of the Old and New Testaments, s.
235-248
T&T Clark Ltd, London 2004

Hvalvik, Reidar



Den store fortellingen
Om Bibelens tilblivelse, innhold, bruk og betydning, s. 211-222
Det Norske Bibelselskap, 3. utgave, Oslo 2006

Kvalbein, Hans
Fortolkning til Matteusevangeliet Bind I , s. 35-39
Luther forlag, 2. utgave, Oslo 2009a

Kvalbein, Hans
Fortolkning til Matteusevangeliet Bind 11, s. 169-173
Luther forlag, 2. utgave, Oslo 2009b

Miiller, Mogens

Kommentar til Matteusevangeliet

Dans kommentar til Det nye Testamente - 3, s. 462-465
Aarhus Universitetsforlag, Arhus 2000

Ramunddal, Lars
Kompendium: Nytestamentlig samtidshistorie, et sammendrag
Ansgar Teologiske Hayskole, 2002

Wikipedia
http://en.wikipedia.org/wiki/Shema_Yisrael



