
Innholdsfortegnelse 
 
 
s. 3:  1. Tekstens historiske kontekst og tilblivelse 
s. 3:  1.1. Skriftets forfatter og adressater 
s. 3:  1.1.a Forfatter 
s. 3:  1.1.b Situasjon for avfattelse 
s. 3:  1.1.c Leserkrets 
s. 4:  1.2. Forhistorie for tekstavsnittet 
s. 4  1.2.a Parallelltekster 
s. 4:  1.2.b Kommentar 
s. 5:  1.2.c Historisitet 
 
 
s. 5:  2. Tekstens litterære kontekst og oppbygning 
s. 5:  2.1. Tekstens plassering i skriftet 
s. 5:  2.1.1. Kontekstanalyse 
s. 5:  2.1.2. Avgrensing 
s. 6:  2.2. Tekstens oppbygning og formtype 
s. 6:  2.2.1. Tekstens struktur/oppbygning 
s. 6:  2.2.2. Tekstens formtype/tekstart 
 
 
s. 6:  3. Detaljeksegese 
s. 6:  3.1. Situasjonsangivelse, v. 34-35 
s. 7:  3.2. Spørsmålet stilles, v. 36 
s. 7:  3.3. Jesus svarer med skriftsitater, v. 37-39 
s. 9:  3.4. Jesus stiller de to budene i forhold til “hele loven og profetene”, v. 40 
 
 
s. 10:  4. Tekstens budskap 
s. 10:  4.1. Historisk og aktuelt budskap 
 
 
s. 11:  Litteraturliste 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
1. Tekstens historiske kontekst og tilblivelse 
 
 
1.1. Skriftets forfatter og adressater 
 
 
Her gis det en kort oversikt over innledningsspørsmålene til Matteusevangeliet, slik at man 
forstår teksten bedre.  
 
1.1.a Forfatter 
Teksten er fra “evangeliet etter Matteus”. Denne overskriften ble føyd til etter skriftets tilblivelse, 
trolig tidlig i det annet århundre. Oldkirkelig tradisjon holder apostelen Matteus som forfatter, 
men nyere forskning har funnet argumenter mot dette. Et av disse er at Matt synes å ha brukt 
Mark som kilde for sin fremstilling av Jesu virke. Han gjengir i så måte sin egen kallelse (9:9-13) 
ganske nøyaktig etter Mark (Mark 2:13-17), som er merkelig dersom forfatteren var øyenvitne til 
begivenhetene han skildret. Her er den såkalte to-kildehypotesen brukt for å forklare likeheter og 
forskjeller mellom de synoptiske evangeliene (Matt, Mark og Luk). Man tenker at Matt og Luk 
har brukt Mark som kilde, men de har også hatt en felles (muntlig?) kilde uavhengig av Mark, 
Q-kilden (tysk quelle = kilde). I tillegg har Matt og Luk hvert sitt særstoff som ikke finnes i de 
andre evangeliene. Et annet argument mot apostelen som forfatter, er at den eneste overleverte 
teksten er på gresk, mens apostelen Matteus må, etter tradisjonen, ha skrevet evangeliet på 
hebraisk (evt. arameisk). 
 
Det er for øvrig en lang tradisjon for å anta at apostelen Matteus faktisk var forfatteren bak 
evangeliet. I kallelsesberetningen i 9:9 er det bare Matt som omtaler “tolleren” med navnet 
Matteus, mens Mark og Luk bruker navnet Levi. Senere i evangeliet (10:3) omtales apostelen 
Matteus som toller, mens Mark og Luk ikke nevner noe om dette. Apostelen Matteus skal, etter 
oldkirkelig tradisjon, ha hett Levi Matteus, og vært toller før han fulgte Jesus (dette er en teori 
for å forklare forholdet Matteus/Levi). De oldkirkelige kildene som fremholder apostolisk 
forfatterskap bygger på biskop Papias fra Hierapolis (ca år 130 e.Kr.) sine uttalelser.  
 
Jeg tar ikke her stilling til hvorvidt apostelen Matteus er forfatter eller ikke, da det er vanskelig å 
si noe sikkert om dette.  
 
1.1.b Situasjon for avfattelse 
Evangeliet dateres til etter år 70, da forfatteren synes å ha kjennskap til Jerusalems ødeleggelse i 
det året (jf. 22:7). Det må også ha blitt skrevet etter Mark (år 60), men før år 100, da det brukes i 
flere skrifter fra tiden rundt århundreskiftet. Det er sannsynligvis skrevet i tidsrommet 75-90 i 
Antiokia i Syria. Dette antar man fordi biskop Ignatius av Antiokia sannsynligvis er den første 
som gjør bruk av evangeliet. 
 
1.1.c Leserkrets 
Det er tydelig at leserne av Matt er jødekristne, bevisst sin jødiske arv, men som er del av en 
kirke som er “stilt utenfor” synagogen, og med et noe anstrengt forhold til sine jødiske 



landsmenn. Med en rekke skriftsitater forutsettes GT kjent for leserne, med hensikt å vise at 
evangeliet er oppfyllelsen av GTs løfter. Man regner med at leserkretsen var gresktalende, da 
evangeliet er skrevet på gresk.    
(Hvalvik 1999, s. 212-213 og Kvalbein 2009a, s. 35-39) 
 
 
 
1.2. Forhistorie for tekstavsnittet 
 
 
Med parallelltekster fra Mark og Luk, kan tekstavsnittet (perikopen) settes opp i en synoptisk 
fremstilling. 
 
1.2.a Parallelltekster 
 

MATT 22:34-40 MARK 12:28-31 LUK 10:25-28 
34 Da fariseerne hørte at 

han hadde stoppet 
munnen på saddukeerne, 
kom de sammen. 35 En 
av de lovkyndige blant 
dem ville sette ham på 

prøve og spurte: 36 
«Mester, hvilket bud er 
det største i loven?» 37 
Han svarte: «Du skal 

elske Herren din Gud av 
hele ditt hjerte og av hele 

din sjel og av all din 
forstand. 38 Dette er det 
største og første bud. 39 

Men et annet er like stort: 
Du skal elske din neste 

som deg selv. 40 På disse 
to bud hviler hele loven 

og profetene.»  

28 En skriftlærd, som 
hørte dette ordskiftet og 
forstod hvor godt Jesus 
hadde svart, gikk bort til 
ham og spurte: «Hva er 
det første av alle bud?» 
29 Jesus svarte: «Det 

første bud er dette: Hør, 
Israel! Herren vår Gud, 
Herren er én, 30 og du 

skal elske Herren din Gud 
av hele ditt hjerte og av 

hele din sjel og av all din 
forstand og av all din 
kraft. 31 Det andre er 

dette: Du skal elske din 
neste som deg selv. Ikke 

noe bud er større enn 
disse to.» 

25 Da stod en lovkyndig 
fram og ville sette Jesus 
på prøve. «Mester,» sa 
han, «hva skal jeg gjøre 

for å få evig liv?» 26 
«Hva står skrevet i 

loven?» sa Jesus. «Hva 
leser du der?» 27 Han 
svarte: «Du skal elske 

Herren din Gud av hele 
ditt hjerte og av hele din 
sjel og av all din kraft og 
av all din forstand, og din 
neste som deg selv.» 28 
Da sa Jesus: «Du svarte 
rett. Gjør det, så skal du 

leve.» 
 
 
 
 

 
 
 
1.2.b Kommentar 
I Matt brukes v. 34-36 til å innlede og stille spørsmålet. I Mark brukes bare v. 28. I Matt 34 
omtales både fariseere og saddukeere, mens i Mark 28 er Jesus i samtale med “en av de 
skriftlærde“. I Matt 36 lyder spørsmålet “hvilket bud er det største i loven?” mens i Mark 28 
spørres det om hvilket bud som er det første av alle bud. Når Jesus siterer loven, heter det i Matt 
37 “[…]og av all din forstand,” mens det i Mark 30 står “[…]og av all din forstand og av all din 



kraft.” Luk 27 bytter om på rekkefølgen til Mark med “kraft og forstand“. Mark 29 er særstoff, 
det samme er avslutningen hos Matt, v. 40. 
 
Hos Matt får man et inntrykk av at de to samtalepartnerne står i konflikt med hverandre. Hos 
Mark fortsetter samtalen med den skriftlærdes positive bekreftelse på Jesu svar. Jesu respons er 
da at den andre “ikke er langt borte fra Guds rike” (Mark 12:32-34). Dette er i Mark ikke en 
stridssamtale, men en skolesamtale, hvor tihøreren er positivt interessert i Jesu lære. Det samme 
kan sies om Luk, der den skriftlærde selv formulerer svaret, og lager en innledning til liknelsen 
om den barmhjertige samaritan (selv om spørsmålet i utgangspunktet stilles for å sette Jesus på 
prøve). Her spør for øvrig den skriftlærde ikke om det største bud, men hvordan man skal arve 
evig liv.  
 
1.2.c Historisitet 
Det kan se ut som at Jesus har gitt dette svaret i virkeligheten, men når Luk setter det inn i en så 
ulik kontekst som Matt og Mark, kan man betvile historisiteten til hendelsen som den er 
beskrevet i Matt. Det er imidlertid ingen grunn til å betvile skriftsitatets historisitet som 
Jesus-ord. 
 
 
 
2. Tekstens litterære kontekst og oppbygning 
 
 
2.1. Tekstens plassering i skriftet 
 
 
2.1.1. Kontekstanalyse 
 
 
Vi kan dele inn Matteusevangeliet på følgende måte: 
 I. 1:1-2:23 Jesu barndom 
 II. 3:1-4:11 Forberedelse til Jesu virke 
 III. 4:12-25:46 Jesu offentlige gjerning 
 IV. 26:1-27:66 Jesu lidelse og død 
 V. 28:1-20 Jesu oppstandelse og himmelfart 
Vår perikope befinner seg ganske sent i del III, “Jesu offentlige gjerning”. Jesus er på 
tempelplassen i Jerusalem og underviser folket for siste gang før lidelseshistorien begynner. 
Blant dem som hører på, er mange skriftlærde, fariseere og saddukeere, og det er en av dem som 
kommer for å sette ham på prøve. 
 
 
 
2.1.2. Avgrensning 
 
 
Før vår perikope, er det et avsnitt om “de dødes oppstandelse” (22:23-33). Jesus får spørsmål om 



hvorvidt man er gift etter oppstandelsen. Han avviser dette, og vår perikope innledes med “Da 
fariseerne hørte at han hadde stoppet munnen på saddukeerne[…]”. Slik blir det en naturlig 
sammenheng med det forestående avsnitt. Samtidig er det en klar avgrensning, da det tydelig er 
en ny problemstilling som blir presentert. I v. 41 er det Jesus som stiller spørsmål til fariseerne, 
om hvem de tror Messias er. Skiftet av problemstilling lager en klar bakgrense for  perikopen.  
 
Det er tydelig at teksten Matt 22:34-40 er en selvstendig enhet.  
 
 
 
 
 
2.2. Tekstens oppbygning og formtype 
 
 
2.2.1. Tekstens struktur/oppbygning 
 
 
Perikopen har form av en dialog med en situasjonsangivelse, et spørsmål og et svar. Den kan 
deles opp slik: 
 1 v. 34-35 Situasjonsangivelse 
 2 v. 36 Spørsmålet stilles 
 3 v. 37-39 Jesus svarer med skriftsitater 
 4 v. 40 Jesus stiller de to budene i forhold til “hele loven og profetene” 
Høydepunktene er Jesu henvisninger til GT, v. 37 og 39.  
 
 
 
2.2.2. Tekstens formtype/tekstart 
 
 
Teksten er en dialog mellom Jesus og en lovkyndig fariseer. Den lovkyndige stiller Jesus et 
spørsmål om lovtolkning, og Jesus svarer med konkrete bibelsitater. Han bruker sjema (Deut 6:5), 
og budet om nestekjærlighet (Lev 19:18). Begge disse var sentrale bud i samtiden. 
 
Jesu svar lager en parallellisme; 
 Første skriftsitat 
  Generell uttalelse om dette bud 
 Andre skriftsitat 
  Generell uttalelse om disse to bud (Allison & Davies 2004, s. 235) 
 
Teksten har form som en stridssamtale mellom to skriftlærde, hvor den ene forsøker å sette den 
andre ut av spill, med utgangspunkt i hva skriften sier. Denne formen finner man igjen flere 
steder i NT, for eksempel Matt 4:1-11, 9:1-17, 12:1-14 og 22:15-46, Mark 7:1-13, 10:1-9, 12:27f, 
Luk 4:1-13, 5:17f og 10:25-37. 
 



 
 
3. Detaljeksegese 
 
 
3.1.  Situasjonsangivelse, v. 34-35 
 
 
Versene er Markusstoff, men Matt har valgt å vinkle samtalen som en stridssamtale der Mark har 
fremstilt den som en skolesamtale, hvor tilhøreren er positivt interessert i Jesu lære. Dette 
reflekterer kanskje forfatterens anstrengte forhold til jøder? Hos Luk, som hos Matt, stilles det 
også spørsmål for å sette Jesus på prøve, men samtalen utarter seg annerledes og får et positivt 
utfall. 
 
Saddukeerne og fariseerne var to politiske grupper som på Jesu tid lå i bitter strid med hverandre. 
De to forskjellige partiene syntes likevel det var nødvendig å samarbeide om å få ryddet av 
banen den trusselen Jesus representerte. 
 
De to retningene stod sterkt i samtiden, de respekterte begge loven, men skilte seg ut når det 
gjaldt tolkning og politikk. Betegnelsen “fariseer” kan antyde at de var skilt eller avsondret fra 
resten av samfunnet. Dette blir uriktig, da man tenker at de var et ekspansivt borgerlig parti. De 
la vekt på levittisk renhet som det viktigste i lovtolkningen, og hadde en rekke forskrifter og 
regler å forholde seg til for å unngå å komme i kontakt med noe “urent“. Saddukeerne var mer 
pragmatiske og jordnære, de ville følge loven alene, og ikke alle de rabbinske og fariseiske 
renhetsforskriftene. Det var også de som hadde tettest samarbeid med romerne (Råmunddal 
2002).  
 
Det er bare her Matt bruker ordet “lovkyndig” (nomikos) om de skriftlærde. Ellers brukes dette 
ordet bare av Luk. Ordet “skriftlærd” eller “lovkyndig” kan betegne både en fariseer og en 
saddukeer, da det er snakk om en som har gått lang tid i lære for å bli ekspert i fortolkning av 
Loven. De to forskjellige partiene blir da ulike retninger innen lovtolkning (Kvalbein 2009b, s. 
169-170). 
 
 
  
3.2. Spørsmålet stilles, v. 36 
 
 
Med lovens 613 bud (248 påbud og 365 forbud), er det ikke rart samtiden hadde et behov for å 
avgjøre hvilket som var det viktigste/største/første av dem. Det var nok et merkbart behov for 
forenkling og hjelp til helhetsforståelse. Jødene kategoriserte budene som små eller store, og som 
lette eller tunge (5:18 og 23:23). Man kan forestille seg at det tok mye tid å skulle huske på og 
forholde seg til alle disse forskriftene i hverdagen. 
 
Det kommer frem av de to forestående versene at spørsmålet blir stilt for å “sette Jesus på 
prøve.” Den lovkyndige hadde nok i tankene å legge en felle for Jesus; dersom han trekker frem 



et enkelt bud, kan han bli beskyldt for å mangle respekt for hele loven. Hvis han derimot svarer 
at alle er like viktige, vil det ramme hans egen lære og opptreden (Kvalbein 2009b, s. 170).  
 
Jesus tiltales som “Mester,” et uttrykk for ydmykhet og anerkjennelse. Men samtidig vet Jesus at 
fariseeren henvender seg til ham i et forsøk på å målbinde ham (jf. 22:18). 
 
 
 
3.3. Jesus svarer med skriftsitater, v. 37-39 
 
 
Både sjema; budet om å elske Herren med udelt hjerte, sjel og forstand (Deut 6:5), og budet om 
nestekjærlighet (Lev 19:18) var anerkjente og sentrale bud allerede på Jesu tid. Jesus var for 
øvrig den første som sammenstilte de to som like store og viktige. Det finnes noen paralleller i 
samtidens jødiske tradisjoner, men der fremheves ikke budene på samme måte som i Jesu 
programmatiske uttalelse, men mer som en rettesnor for riktig livsførsel etter Herrens vilje. Jesu 
svar i perikopen har dermed fått stor betydning for urkirkens forståelse av Guds ønsker for 
menneskene. At det i Luk gis som svar på hvordan man arver evig liv, kan gi et tydelig signal om 
dette (Müller 2000, s. 464). I GT er det få antydninger om en slik sammenstilling, men i Ordsp 
14:31 er det tydelig at man “ærer Gud ved å være mild mot de fattige”.  
 
Sjema var på Jesu tid - og er fortsatt - den hebraiske trosbekjennelsen. Den resiteres to ganger 
daglig, og blir blant annet brukt av jøder på dødsleiet som “de siste ord“, og når foreldre ber 
aftenbønn med barna (wikipedia). Matt har valgt å utelukke første del av bønnen (Deut 6:4) i 
motsetning til Mark - som understreker det programmatiske i Jesu svar. Det finnes paralleller i 
GT (Deut 10:12, 2 Kong 23:25 og Mi 6:8 jf. Matt 9:13) - men viktigst - var sjema en 
nøkkeltanke i Jesu forkynnelse. Dette ligger til grunn for Jesu tre fristelser i ørkenen (4:1-11) og 
liknelsen om såmannen (13:3-8 og 19-23).  
 
Sitatet fra GT lyder; “Hør, Israel! Herren er vår Gud, Herren er én. Du skal elske Herren din 
Gud av hele ditt hjerte og av hele din sjel og av all din makt.” 
Innen jødisk tradisjon tolkes de tre delene av bønnen hver for seg:  
 Med hjerte menes det at mennesket skal elske Gud, og bare Ham. Det kan ikke tjene to 
herrer (4:10, 12:25-37, Deut 6:13-15). Det skal også elske Herren mer enn medmennesker (10:37, 
Gen 22). 
 Med sjel er det snakk om livet i seg selv, og viljen til martyrium for troens skyld (5:11-12, 
10:16f, 24:9)  
 Med makt (eller kraft) menes det man skal elske Gud mer enn formue og eiendom (6:19f, 
13:44-46) Jeg tolker det også dit hen at dersom man er heldig å ha formue og eiendom, skal man 
forvalte den i det godes tjeneste, at man dermed ikke ofrer sin makt, men heller velger å bruke 
den til å tjene Herren. Det samme kan sies om Matt sitt ordvalg; forstand, i stedet for makt/kraft. 
Alle tre begrepene; kraft, makt og forstand, er - dersom man tror på en Skaper - gaver man har 
fått fra Gud, og skal derfor brukes i Hans tjeneste. Forstand kan også forstås som menneskets 
forvaltende fornuft (Müller 2000, s. 464). På den måten er det ingen polemikk i bruken av ordene 
makt/kraft og forstand.  
 



Hvis de tre leddene ikke tolkes hver for seg, men heller som tre parallelle uttrykk for samme sak, 
forteller budet oss at kjærligheten til Gud skal være hel og udelt. Kjærligheten skal være den 
eneste drivkraften for å leve etter Hans vilje, og ikke frykt for straff. Man skal oppriktig ønske 
belønningen det medfører å få en plass ved “Herrens bord“, fremfor å frykte alternativet. Man 
skal tjene Ham uten baktanker, egoisme og hykleri. Det er her ikke snakk om en kjærlighet som 
“påbys”. Det blir paradoksalt med menneskelige oppfatningsrammer, da “kjærlighet” er et 
følelsesbestemt begrep. Kjærlighet er en helhetsholdning, vilje og handling. Guds kjærlighet er 
utvelgende, tilgivende og skjenkende. Menneskets kjærlighet til Gud viser seg i glad og 
takknemlig tilbedelse og lydighet (Dahl 1976, s. 268). Man elsker sin Skaper, derfor følger man 
budene Hans. 
 
“Dette er det største og første bud,” sier Jesus, “men det andre er like stort”. Med dette lagde 
Jesus en “familie” av to skriftsteder. “Det andre” er utelukkende numerisk, altså ikke sekundært i 
viktighet, men i rekkefølgen det er gitt. De er begge to “det største bud“, og deres likeverdighet 
reflekterer deres samhørighet (Allison & Davies 2004, s. 243). Kjærligheten til Gud kommer 
likevel i første rekke (6:33).  
 
Jeg skrev at menneskets kjærlighet til Gud viser seg i glad og takknemlig tilbedelse og lydighet. 
Dette kan høres naivt ut - dersom man ikke tar hensyn til viktigheten av det andre budet (1 Joh 
4:20-21). Kjærlighet til Gud kommer til uttrykk i omsorg for medmennesker, og kjærlighet til 
medmennesker har sin kilde i den rette holdning til Gud (Kvalbein 2009b, s. 171). Man kan være 
aldri så gudfryktig og from, men det betyr lite dersom man ikke vektlegger nestekjærlighet som 
en leveregel.  
 
Når samtidens jøder tolket ordet neste som en landsmann eller med-israelitt, tolker Jesus ordet 
videre (Matt 5:43-48 og Luk 10:25-37). Ens neste omtaler utlendinger så vel som fiender. Fordi 
Gud elsker mennesket ubetinget og ubegrenset, skal menneskets kjærlighet til hverandre ha 
samme karakter (1 Joh 4:7-21). Kjærligheten til nesten er (på samme måte som kjærligheten til 
Gud) en helhetsholdning som viser seg i handling. “Som deg selv” viser til at denne kjærligheten 
er uforbeholden (7:12). Egenkjærlighet ble ikke sett på som noe stygt eller upassende, som 
mange i dagens samfunn (og jantelovens hjemland) kan tenkes å mene. Her er det selvsagt og 
positivt at man elsker selg selv. Vi sørger for våre egne interesser, og skal på samme måte sørge 
for det som angår medmennesker. 
 
Sammenhengen mellom de to bud er omdiskutert. Det er foreslått at fordi man elsker Gud - og 
mennesket er skapt i Guds bilde - må man elske det guddommelige i mennesket. En mer riktig 
antakelse er at kjærligheten til Gud impliserer lydighet mot Guds vilje, som viser mennesket hen 
til dets neste (Dahl 1976, s. 268). Et annet argument, anfektet av Theodoret av Cyrrhus, er at slik 
kontemplasjon (i religiøs forstand: en form for bønn eller meditasjon) er for handling, slik er 
kjærlighet til Gud for kjærlighet til nesten: det første er inspirasjonen og grunnlaget for det andre. 
Med andre ord, vi imiterer det vi elsker; så ved å elske Gud imiterer vi Ham hvis kjærlighet er 
altomfattende. Luther argumenterte med at Gud ikke trenger noe som helst, så alt man gjør for 
Herrens skyld, skal være gode gjerninger mot nesten. Det spesielle hebraiske ordet for å elske - 
w’hbt - finnes bare tre steder i grunnteksten (Deut 6:5.11:1, Lev 19:18 og når det tales om 
proselytten (innflytteren) i Lev 19:34). Denne grammatiske likheten kan ha gjort det naturlig å 
kombinere de to bud (Allison & Davies 2004, s. 244).  



 
Dekalogen (De ti bud) kan deles opp i én del som omhandler Gud (1.-3. bud) og én del som 
omhandler medmennesker (4.-10. bud).   
“De to store bud” består også av to deler; én del om hvordan vi skal forholde oss til Gud og én 
del om hvordan vi skal forholde oss til andre. I 19:16-22 blir budet om nestekjærlighet føyd 
sammen med den delen av Dekalogen som omhandler medmennesker. Min mening er at dersom 
man “elsker sin neste som seg selv”; da bryter man ikke noen av de andre budene, dermed blir 
det heller en sammenfatning enn en tilføyning. Det samme gjelder for den første delen av 
Dekalogen, den som omhandler menneskets forhold til Gud. Dersom man elsker Ham av hele sitt 
hjerte, hele sin sjel og all sin forstand, er ikke de første tre budene en problemstilling. Som nevnt 
tidligere; elsker man Gud, da holder man budene Hans. Og man elsker derfor også sin neste, slik 
Han påbyr oss. 
 
 
 
3.4. Jesus stiller de to budene i forhold til “hele loven og profetene”, v. 40 
 
 
Dette er særstoff for Matt, og viser sannsynligvis det synet forfatteren hadde; at oppfyllelsen av 
loven og profetene i Kristus er et utslag av Guds frelse. Jesus sier at “på disse to bud hviler hele 
loven og profetene”. Uttrykket står her - på samme måte som i 5:17 og 7:12 - for hele GT. Det 
greske ordet for “hviler”, krematai, uttrykker at skriften er hengt opp på disse to bud og faller til 
jorden og dermed faller fra hverandre uten dem. I noen bibeloversettelser brukes ordet “henger“ i 
stedet for “hviler“. Det er ikke sånn å forstå at skriften er et byggverk bygget på budene som et 
fundament, og at hele skriftens innhold kan avledes av det dobbelte kjærlighetsbud, men heller at 
loven og profetene “avhenger” av dem. De to budene er “stammen”, hvis hele skriftet er et tre. 
Uten budene ville resten av skriftet - grenene - bare vært en vilkårlig kvisthaug. Uten grenene er 
stammen bare en naken stolpe. Det Jesus svarer når han blir stilt spørsmålet om det største budet 
i loven, er Guds krav til menneskene. Budene sammenfatter derfor ikke Guds åpenbaring, men 
hvordan menneskene skal svare på åpenbaringen (Kvalbein 2009b, s. 172). Denne konklusjonen 
avslører hva som er Toraens grunntone; “moralsk monoteisme”, eller “teistisk humanisme”. 
Religion og etikk er én og samme ting. Budene er det viktigste og mest grunnleggende i loven, 
som på ingen måte erstatter skriftene, men som befester dens sanne mening; elsk Herren din Gud 
og elsk din neste, alt det andre er kommentarer til dette (Allison & Davies 2004, s. 245-246). Et 
annet, lite skriftavsnitt som loven “hviler” på, er Ordsp 3:6; “Kjenn Ham på alle dine veier, så 
skal Han gjøre dine stier jevne”. Meningen er at de to kjærlighetsbud er de to grunnbud, som 
alle øvrige bud og ord i skriften kan utledes av og gir tolkning og anvendelse av. Se også Jes 
33:15-16, Jes 56:1, Am 5:4 og Hab 2:4 (Dahl 1976, s. 268). 
 
 
 
4. Tekstens budskap  
 
 
4.1. Historisk og aktuelt budskap 
 



 
Da Jesus gav dette svaret - med sin guddommelige fullmakt - åpnet han for en ny forståelse av de 
mange budene i loven. “De to store bud” ble, som nevnt tidligere, svært viktig for urkirkens 
forståelse av Guds vilje med menneskene. Budskapet da er det samme som nå, da disse budene 
er en universell, evig gjeldende,  konkretisering av hva Herren ønsker av oss.   
 
1.  Vi skal elske Gud med et udelt hjerte. 
2.  For å gjøre dette må vi leve hele livet i Hans tjeneste, etter Hans vilje. 
3.  Han må komme foran alt, om det så står om livet. 
4.  Guds største ønske for menneskene er at vi elsker hverandre ubetinget. 
5.  Dette gjelder alle mennesker, selv de som virker fremmede for oss. 
6.  Vi skylder Ham dette på grunn av Hans ubegrensede kjærlighet til oss. 
7.  Dette er bindeverket for hele Bibelen.  
 
Kort forklart er vår kjærlighet til hverandre selve testspørsmålet på om vårt forhold til Gud er rett 
og sant (5:23-26, 18:21-35, Joh 4:20). Det dobbelte kjærlighetsbud er en tillitserklæring til 
mennesket fra Gud. Det er en invitasjon til å leve fullverdige, gode liv under omsorg og 
beskyttelse av Ham som har skapt oss og elsker oss (Kvalbein 2009b, s. 172-173). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Litteraturliste  
 
 
Den hellige skrift 
Bibelen 
Det gamle og Det nye testamente 
Det Norske Bibelselskap, 2002 
 
Dahl, Nils Alstrup 
Matteusevangeliet del 2, s. 267-269 
Universitetsforlaget, Oslo 1976 
 
Davies, W.D. og Allison D.C. 
 Matthew 19-28 
The International Critical Commentary on the Holy Scriptures of the Old and New Testaments, s. 
235-248 
T&T Clark Ltd, London 2004 
 
Hvalvik, Reidar  



Den store fortellingen 
Om Bibelens tilblivelse, innhold, bruk og betydning, s. 211-222 
Det Norske Bibelselskap, 3. utgave, Oslo 2006  
 
Kvalbein, Hans 
Fortolkning til Matteusevangeliet Bind I , s. 35-39 
Luther forlag, 2. utgave, Oslo 2009a 
 
Kvalbein, Hans 
Fortolkning til Matteusevangeliet Bind II, s. 169-173 
Luther forlag, 2. utgave, Oslo 2009b 
 
Müller, Mogens 
Kommentar til Matteusevangeliet 
Dans kommentar til Det nye Testamente · 3, s. 462-465 
Aarhus Universitetsforlag, Århus 2000 
 
Råmunddal, Lars 
Kompendium: Nytestamentlig samtidshistorie, et sammendrag  
Ansgar Teologiske Høyskole, 2002 
 
Wikipedia 
http://en.wikipedia.org/wiki/Shema_Yisrael 


